
 
1 

 

Hallo Jean und Michel 
Ich habe heute die Frage bekommen, wieso Kinder ihre Leistungen in Der Schule 
mit denen anderen Kindern vergleichen. Habt ihr euch darüber schon einmal 
Gedanken gemacht? 

Streitgespräch der Geister von Alfred Stephan Behn-Eschenburg/15.12.2025 

 

Szene 

Im Klassenzimmer ist es kurz vor der 
Notenbesprechung. Einige Kinder rutschen 
nervös auf ihren Stühlen hin und her, andere 
versuchen, lässig zu wirken, spähen aber doch 
auf die Hefte ihrer Nachbarn. Flüsternd werden 
Zahlen verglichen: „Was hast du?“ – „Ich hab 
besser als du!“ Die Lehrkraft hatte eigentlich 
betont, dass Lernen wichtiger sei als Noten – 
und trotzdem scheint die ganze Situation wie ein 
unsichtbarer Wettbewerb zu wirken. 

Ein Moment, der harmlos aussieht. Und doch ist er ein Brennglas: Er zeigt, wie schnell sich Lernen in eine 
Bühne verwandelt – und wie früh Kinder beginnen, ihren Wert über Rang und Urteil zu verhandeln. 

 

Zwei Stimmen treten hervor 

In solchen Augenblicken treten zwei sehr unterschiedliche Denktraditionen aus dem Schatten. Die eine 
fragt: Was geschieht im Inneren des Kindes, wenn es sich vergleicht – und warum ist das 
entwicklungslogisch fast unvermeidlich? Diese Stimme trägt den Ton von Jean Piaget, dem großen 
Beobachter der kognitiven Entwicklung, der das Kind nicht als Gefäß, sondern als Konstrukteur seiner Welt 
versteht. 

Die andere fragt: Welche unsichtbaren Ordnungen machen diesen Vergleich überhaupt so 
zwingend? Sie hört nicht zuerst auf das Kind, sondern auf die Institution, die Regeln, die 
Bewertungsrituale, die Normalitätskurven. Diese Stimme trägt den Ton von Michel Foucault, der Schule 
als Dispositiv von Disziplin, Sichtbarkeit und Normierung lesen würde. 

Beide schauen in denselben Raum. Doch sie sehen nicht dasselbe. 

 

Streitgespräch 

Piaget: Wenn ich diese Szene beobachte, sehe ich zunächst ein entwicklungspsychologisches Phänomen. Kinder im Schulalter 
treten in eine Phase, in der sie sich systematisch mit anderen vergleichen, um ihr eigenes Leistungsvermögen zu verstehen. Sie 
konstruieren ihr Selbstbild kognitiv – und dazu gehören Vergleiche: „Bin ich besser, schlechter, gleich gut?“ Der schulische 
Rahmen liefert ihnen dabei klare, messbare Anhaltspunkte: Noten, Rückmeldungen, Reihenfolgen. 

Foucault: Ich würde hinzufügen, dass dieser Vergleich nicht nur aus der inneren Entwicklung der Kinder kommt, sondern 
vor allem aus einer Macht- und Disziplinlogik, die in der Schule verankert ist. Die Schule produziert Vergleichbarkeit: durch 
Tests, Notenlisten, Rangordnungen, Förderempfehlungen. Selbst wenn die Lehrkraft es nicht „absichtlich“ will, wirkt die ganze 
Struktur normierend: Sie lädt dazu ein, sich selbst untereinander zu messen. 



 
2 

 

Piaget: Natürlich, die Struktur gibt die Daten vor, aber die Art, wie Kinder diese Daten interpretieren, ist entscheidend. Ein 
Kind versucht, aus Erfahrung und Rückmeldung stabile Schemata zu bilden: „Ich bin gut in Mathe, schlecht in Deutsch.“ 
Diese Kategorisierungen helfen ihm, sich in der Welt der Anforderungen zu orientieren. Der Vergleich ist somit eine Form der 
kognitiven Orientierung, nicht nur ein Produkt von Disziplin. 

Foucault: Und doch ist diese Orientierung bereits durchnormiert. Die Kategorien „gut“ und „schlecht“ sind keine neutralen 
Begriffe, sie sind an Macht gebunden. Die Schule erzeugt eine „Normalitätsskala“: das durchschnittliche Kind, das gute Kind, 
das schwache Kind. Durch Prüfungen und Bewertungen werden Kinder nicht nur beschrieben, sondern sortiert. Der Vergleich 
dient dazu, sich auf dieser Skala zu verorten – und das tun die Kinder, weil sie diese Skala täglich erleben. 

Piaget: Ich stimme zu, dass diese Skala existiert, aber ich sehe auch die Eigenaktivität der Kinder: Sie wollen verstehen, 
warum ein Fehler ein Fehler ist, warum eine Lösung als richtig anerkannt wird. Durch den sozialen Vergleich erkennen sie, 
dass andere Kinder andere Strategien haben, andere Fehler machen. Das fördert – im besten Fall – die Dezentrierung: das 
Wahrnehmen anderer Perspektiven und Fähigkeiten. 

Foucault: Im „besten Fall“, ja. Aber meistens wird diese Dezentrierung von einem Leistungsvergleich überlagert, in dem es 
um „höher, weiter, besser“ geht. Die Kinder wissen sehr genau, dass bestimmte Leistungen Zugänge eröffnen: zu Lob, zu 
Anerkennung, zu besonderen Angeboten. Diese Kopplung von Leistung und Zugängen verankert den Vergleich tief in ihrem 
Selbstverhältnis. Sie lernen, sich permanent wie ein „Projekt“ zu beobachten und zu optimieren. 

Piaget: Das ist ein interessanter Punkt: Die Kinder beginnen, sich selbst von außen zu betrachten. In der kognitiven 
Entwicklung nenne ich das die Fähigkeit, sich selbst zum Objekt des Denkens zu machen. Aber wenn diese Selbstbetrachtung 
ständig mit Bewertung aufgeladen ist, verengt sich der Blick: aus „Wie lerne ich?“ wird „Wie schneide ich im Vergleich ab?“ 
Das beeinflusst ihr Verständnis von Intelligenz: eher statisch („Ich bin halt so“) als veränderbar. 

Foucault: Genau hier zeigt sich der disziplinierende Charakter der Schule. Durch wiederholte, standardisierte Messungen 
entsteht eine Art „Dossier“ über jedes Kind, ein stilles Archiv seiner Leistungen. Die Kinder spüren, dass dieses Archiv 
existiert, auch wenn es unsichtbar ist. Sie vergleichen sich nicht nur im Moment, sondern mit einer imaginierten Akte, die 
weitergetragen wird: zu Übergangsempfehlungen, Zeugnissen, Abschlüssen. 

Piaget: Und doch ist der Vergleich für Kinder auch eine Quelle von Motivation. Sie erleben Stolz, wenn sie merken, dass sie 
Fortschritte machen – manchmal auch im Vergleich zu anderen. Eine pädagogische Frage ist daher: Wie gelingt es, den Fokus 
auf den intraindividuellen Vergleich zu legen – „Bin ich besser geworden als früher?“ – statt auf den sozialen Vergleich – „Bin 
ich besser als die anderen?“ 

Foucault: Hier liegt ein Widerspruch, den Lehrkräfte kaum allein lösen können. Das Schulsystem verlangt ihnen ab, 
Leistungen vergleichbar zu machen: Klassenarbeiten nach einheitlichen Kriterien, Notenskalen, Übergangskriterien. Selbst 
wenn eine Lehrkraft den intraindividuellen Fortschritt betont, ist sie zugleich an ein System gebunden, das Kinder sortiert. Die 
Kinder merken diese doppelte Botschaft: offiziell „Es geht ums Lernen“, praktisch „Es geht um Rangplätze“. 

Piaget: Diese doppelte Botschaft irritiert sie kognitiv. Kinder versuchen, Kohärenz herzustellen und ziehen oft den Schluss: 
„Eigentlich zählen doch die Noten mehr als die Worte.“ Damit stabilisieren sie ein Leistungs-Selbstkonzept, das stark vom 
äußeren Vergleich abhängt. Pädagogisch wäre es wichtig, Situationen zu schaffen, in denen Kooperation stärker sichtbar wird 
als Konkurrenz – damit der soziale Vergleich nicht die einzige Orientierungsquelle bleibt. 

Foucault: Kooperation kann aber ebenso in die Logik des Vergleichs eingebaut werden. Gruppenarbeiten werden bewertet, 
„leistungsstarke“ Kinder sollen „schwächere“ mitziehen, was vielfach bedeutet, dass die Starken ihre Position im Ranking 
sichern. Die Schule wirkt wie ein Feld, auf dem jeder Schritt beobachtet und beurteilbar ist. Kinder lernen früh, sich selbst und 
andere in dieser ständigen Sichtbarkeit zu positionieren. 

Piaget: Was Sie beschreiben, erinnert mich an das Bedürfnis von Kindern, „gerecht“ behandelt zu werden. Sie vergleichen sehr 
sensibel, ob jemand mehr Lob, mehr Zeit, mehr Aufmerksamkeit bekommt. Das Gerechtigkeitsempfinden entwickelt sich über 
solche Vergleiche – aber in einem stark bewertenden Umfeld kann es zu bitteren Schlussfolgerungen führen: „Die Guten 
werden bevorzugt, die Schlechten bleiben zurück.“ 

Foucault: Das „Gerechtigkeitsempfinden“ ist nicht unschuldig. Es orientiert sich an den Normen, die die Schule setzt. 
Wenn das System sagt: „Leistung ist das, was in Tests messbar ist“, dann wird das als gerecht erlebt, auch wenn andere 



 
3 

 

Formen von Können unsichtbar bleiben. Kinder richten sich gegenseitig nach diesen Normen: Sie benennen, wer „Streber“, wer 
„dumm“, wer „Durchschnitt“ ist. Der Leistungsvergleich wird so zu einem Netz gegenseitiger Kontrolle. 

Piaget: Dann stellt sich die Frage, wie Lehrkräfte helfen können, diese Kategorien aufzubrechen. Wenn Kinder entdecken, 
dass Intelligenz vielfältig ist – sozial, sprachlich, motorisch, kreativ – relativiert das die eine Vergleichslinie „Note“. In der 
kognitiven Entwicklung führt Vielfalt an Erfahrungen dazu, dass starre Schemata flexibilisiert werden. Das könnte die 
Dominanz des einen Leistungsmaßstabes mindern. 

Foucault: Ich bin skeptisch, ob sich das ohne Veränderung der Machttechniken der Schule erreichen lässt. Selbst wenn 
mehrere Intelligenzen anerkannt werden, bleibt die Logik der Messung oft dieselbe: neue Raster, neue Checklisten, neue Formen 
von Vergleich. Die Kinder spüren, dass sie an vielen Fronten „performen“ sollen. Der Druck verteilt sich nur auf mehrere 
Dimensionen, er verschwindet nicht. 

Piaget: Vielleicht ist ein Ansatz, Kinder in die Reflexion über diese Mechanismen einzubeziehen. Im schulreifen Alter 
können sie anfangen, über Regeln und Systeme nachzudenken. Man könnte mit ihnen besprechen, warum es Noten gibt, wie 
ungerecht Vergleiche sich manchmal anfühlen, und welche anderen Arten von Rückmeldung wichtig wären. So wird der innere 
Vergleich nicht blind übernommen, sondern kritisch geprüft. 

Foucault: Das halte ich für bedeutsam: Kinder als Subjekte, die über die Machtverhältnisse, in denen sie leben, nachdenken. 
Wenn sie verstehen, dass Bewertung eine bestimmte Funktion im System erfüllt, können sie sich anders dazu verhalten – zum 
Beispiel, indem sie sich gegenseitig nicht nur nach Noten einschätzen, sondern nach Kooperation, Zuverlässigkeit, 
Hilfsbereitschaft. Dennoch: Die Schule bleibt eine Institution, die fürs Sortieren gebaut wurde. 

Piaget: Dann wird aus pädagogischer Sicht der Umgang mit Sprachhandlungen zentral. Wenn Lehrkräfte Rückmeldungen 
geben, die Prozesse, Strategien und Anstrengung hervorheben, statt nur Ergebnisse, verschiebt sich der Fokus: vom statischen 
Vergleich zum dynamischen Lernen. Das verändert auch, wie Kinder sich vergleichen: „Wie habe ich gelernt?“ statt bloß „Wie 
bin ich eingestuft?“ 

Foucault: Aber auch hier lauert eine subtile Verschiebung: Die Kinder lernen, sich selbst als „lebenslange Lernende“ zu 
beobachten, ihre Anstrengung, ihre Selbstdisziplin zu messen. Es ist eine Verfeinerung der Selbstkontrolle. Der Vergleich mit 
anderen bleibt – er wird nur ergänzt durch den Vergleich mit einem Ideal: dem immer motivierten, selbstregulierten Schüler oder 
der Schülerin, die nie „aufgibt“. 

Piaget: Ich sehe den Punkt. Dennoch braucht Entwicklung ein Mindestmaß an Selbstbeobachtung und Zielorientierung. Das 
Problem entsteht, wenn das Selbstwertgefühl zu eng an Leistungsvergleich gekoppelt wird. Dann werden Fehler zu Bedrohungen 
der eigenen Identität. Eine Schule, die Fehler als normale, nützliche Entwicklungsphasen sichtbar macht, schwächt diese 
Kopplung ab und damit auch den zerstörerischen Teil des Vergleichs. 

Foucault: Vielleicht kann Schule lernen, mit Widersprüchen zu leben, statt sie zu glätten. Sie bleibt ein Ort des Vergleichs 
und der Selektion, aber sie könnte zugleich zu einem Ort werden, an dem offen darüber gesprochen wird: dass diese Vergleiche 
Kinder verletzen, motivieren, disziplinieren, strukturieren. In dieser Offenheit könnte ein Freiraum entstehen, in dem Kinder 
ihre eigenen Maßstäbe entwickeln. 

Piaget: Dann würden Kinder im schulischen Kontext weiterhin vergleichen – denn das ist ein Teil ihrer kognitiven und 
sozialen Entwicklung –, aber sie wären weniger ausgeliefert. Sie könnten verstehen, dass Leistung nur eine Facette ihrer Person 
ist und dass Vergleiche immer eine Perspektive darstellen, nicht die ganze Wahrheit. Das wäre ein Schritt hin zu einer reiferen, 
reflektierten Haltung. 

Foucault: Und Lehrkräfte wären nicht länger nur Ausführende eines anonymen Systems, sondern Mitgestaltende der 
„Blicke“, unter denen Kinder sich sehen. Sie könnten helfen, die Strenge des Leistungsvergleichs zu relativieren, indem sie 
andere Formen der Anerkennung eröffnen. Vollständig entkommen sie der Logik des Vergleichens nicht – aber sie können 
ihre Kinder stärken, in dieser Logik weniger zu zerbrechen. 

 

Epilog 



 
4 

 

Als die Hefte schließlich verteilt werden, ist es nicht nur eine Note, die im Raum landet. Es ist eine stille 
Botschaft darüber, wer „oben“ und wer „unten“ steht, wer sich sicher fühlen darf und wer sich künftig noch 
genauer beobachten wird. 

Piaget erinnert daran: Vergleichen ist auch Lernen — ein Versuch, sich selbst zu verorten, Muster zu bilden, 
Fortschritt zu erkennen. Foucault erinnert an das, was dabei oft unsichtbar bleibt: Dass diese Verortung 
nicht im luftleeren Raum geschieht, sondern in einem System, das durch Bewertung, Sichtbarkeit und 
Normierung eine Skala erzeugt, auf der Kinder sich zwangsläufig wiederfinden. 

Und genau dort beginnt Pädagogik: nicht beim Verbot des Vergleichs, sondern bei der Gestaltung seiner 
Folgen. 

 

Essenz 

Der Vergleich von Kindern ist zugleich Entwicklung und Disziplin: ein kognitiver Mechanismus der 
Selbstorientierung, der in der Schule durch Noten, Rankings und implizite Normen verstärkt wird. 

Lehrer-Takeaways: 7 mögliche Interventionen 

1. Vergleich reflektieren lassen 

2. Intraindividuellen Fortschritt sichtbar machen 

3. Fehlerkultur ausdrücklich gestalten 

4. Vielfalt von Fähigkeiten anerkennen 

5. Bewertungspraktiken sprachlich entzerren 

6. Kooperation vor Wettbewerb stellen 

7. Systemlogik transparent machen 

 

5 Satzbausteine für die eigene Lehrer-Sprache 

1. „Mich interessiert heute vor allem, wie du zu deiner Lösung gekommen bist, nicht nur, ob sie 
richtig ist.“ 

2. „Vergleiche dich bitte mal nicht mit deiner Nachbarin, sondern mit dir vor zwei Wochen: Was hat 
sich verändert?“ 

3. „Eine Note sagt etwas, aber nie alles über dich als Lernerin oder Lerner.“ 

4. „Fehler zeigen mir, wo dein Denken gerade steht – und genau damit können wir weiterarbeiten.“ 

5. „In dieser Stunde ist nicht wichtig, wer der Beste ist, sondern dass wir einander helfen, es 
besser zu verstehen.“ 

  



 
5 

 

Anhang: Kanonische Profile von Jean Piaget und Michel Foucault 

 

Jean Piaget 

Jean Piaget (1896–1980) war ein Schweizer Entwicklungspsychologe und Erkenntnistheoretiker, der die 
moderne Sicht auf kindliches Denken grundlegend geprägt hat. Er verstand Kinder nicht als „kleine 
Erwachsene“, sondern als aktive Konstrukteure von Wissen. Lernen entsteht bei Piaget durch Assimilation 
und Akkommodation: Neue Erfahrungen werden in vorhandene Denkmuster eingebaut oder verändern 
diese, wenn sie nicht mehr passen. Entwicklung verläuft in qualitativ unterschiedlichen Stufen, in denen sich 
Logik, Perspektivübernahme und Abstraktionsfähigkeit schrittweise entfalten. Piaget betonte, dass Fehler 
nicht bloß Defizite sind, sondern Hinweise darauf, wie ein Kind gerade denkt. Pädagogisch folgt daraus: 
Gute Bildung erzeugt nicht bloß richtige Antworten, sondern kognitive Konflikte, die zum Umlernen 
anregen, und Lernumgebungen, in denen Kinder explorieren, begründen und Zusammenhänge selbst 
entdecken. Piagets Ansatz verbindet Psychologie und Erkenntnistheorie: Wer verstehen will, wie Menschen 
wissen, muss beobachten, wie Wissen im Kind entsteht. 

 

Michel Foucault  

Michel Foucault (1926–1984) war Philosoph, Historiker und einer der schärfsten Analytiker moderner 
Machtformen. Anders als klassische politische Denker, die Macht als Besitz oder Herrschaft verstehen, 
begreift Foucault Macht als Netzwerk von Praktiken, Diskursen und Institutionen, die unser Denken und 
Handeln formen. Macht ist bei ihm nicht primär repressiv, sondern produktiv: Sie erzeugt Subjekte, 
Normen, Wahrheiten. Seine Genealogien – etwa zu Wahnsinn, Sexualität oder Strafe – zeigen, wie 
Gesellschaften Ordnung herstellen, indem sie Grenzen ziehen: normal/abweichend, gesund/krank, 
wahr/falsch. 

Foucault ist misstrauisch gegenüber einfachen Erklärungen. Er lehnt universelle Wahrheiten ab und 
interessiert sich stattdessen für die historischen Bedingungen, unter denen bestimmte Wahrheiten entstehen. 
Sein Denken fordert uns heraus, vertraute Begriffe zu hinterfragen: Freiheit, Identität, Normalität. Er zeigt, 
wie eng wissenschaftliche Diskurse mit Machttechniken verwoben sind – und wie Menschen sich durch 
Selbstpraktiken befreien oder transformieren können. 

Für die Streitgespräche der Geister ist Foucault eine Stimme der kritischen Wachsamkeit. Er widerspricht 
Arendt dort, wo sie Politik als Raum der Freiheit idealisiert, und er korrigiert Machiavelli, indem er Macht 
nicht der Fürsten, sondern der Systeme analysiert. In Dialogen ist Foucault ruhig, präzise, analytisch, 
manchmal abstrakt, aber immer mit dem Anspruch, verborgene Strukturen sichtbar zu machen. Sein Ton ist 
unaufgeregt, fast klinisch. Seine Rolle im Projekt: der Kartograph unsichtbarer Machtfelder, der das Denken 
selbst zum Untersuchungsgegenstand macht. 

 


